
 
PASARÉTI  PRÉDIKÁCIÓK 

 
Pasarét, 2011. augusztus 14. 

(vasárnap) 
 
 

Földvári Tibor 

 
ÉS IMÁDÁ ŐT 

 
Lekció: Jn 9,1-7 

Amikor Jézus továbbment, meglátott egy születése óta vak embert. Tanít-
ványai megkérdezték tőle: „Mester, ki vétkezett: ez vagy a szülei, hogy vakon 
született?” Jézus így válaszolt: „Nem ő vétkezett, nem is a szülei, hanem azért 
van ez így, hogy nyilvánvalóvá legyenek rajta Isten cselekedetei. Nekünk – 
amíg nappal van – annak a cselekedeteit kell végeznünk, aki elküldött engem. 
Mert eljön az éjszaka, amikor senki sem munkálkodhat. Amíg a világban va-
gyok, a világ világossága vagyok.” Ezt mondta, és a földre köpött, sarat csi-
nált a nyállal, és rákente a sarat a vakon született ember szemeire, majd így 
szólt hozzá: „Menj el, mosakodj meg a Siloám-tavában” – ami azt jelenti: kül-
dött. Az pedig elment, megmosakodott, és már látott, amikor visszatért.  
 

Alapige: Jn 9,35-41 
Meghallotta Jézus, hogy kiközösítették, és amikor találkozott vele, meg-

kérdezte tőle: „Hiszel te az Emberfiában?” Ő így válaszolt: „Ki az, Uram, hogy 
higgyek benne?” Jézus így felelt neki: „Látod őt, és aki veled beszél, ő az.” Er-
re az ember így szólt: „Hiszek, Uram.” És leborulva imádta őt. Jézus pedig ezt 
mondta: „Én ítéletre jöttem e világra, hogy akik nem látnak, lássanak, és akik 
látnak, vakká legyenek.”  Meghallották ezt azok a farizeusok, akik a közelé-
ben voltak, és ezt kérdezték tőle: „Talán mi is vakok vagyunk?” Jézus ezt 
mondta nekik: „Ha vakok volnátok, nem lenne bűnötök, mivel azonban most 
azt mondjátok: látunk, megmarad a bűnötök.” 
 
Imádkozzunk! 

Istenünk, mennyei Atyánk magasztalunk azért téged, hogy te ma is Jézus 
Krisztus által testileg és lelkileg is gyógyítasz, ha szükséges. Azért jöttünk a 
gyülekezet közösségébe, hogy imádjunk téged, egy nagy közösségként szeret-
nénk ezért az igédet is úgy hallgatni, hogy téged ismerjünk meg jobban. Lehet, 
hogy a szívünk tele van fájdalommal, keserűséggel, bűnbánattal is talán, de add, 
hogy láthassunk téged szabadító, bűnbocsátó Istennek és merjük elfogadni azt, 
merjünk a kegyelemből élni és hadd tudjunk felszabadulni Urunk minden te-
hertől, ami gátolná rád figyelésünket. Segíts Urunk abban nekünk, hogy hadd 



ÉS IMÁDÁ ŐT 

2 

lehessünk boldog hívő nép, akik merünk bízni benned. Ha hazamegyünk és 
otthon is várnak ránk a nehézségek, a próbák, hadd tudjunk ott is téged dicső-
ítő életet élni majd. Urunk, egyedül Lelked tudja ezt elvégezni. Mi arra kérünk, 
munkáljad bennünk az engedelmességet Lelked által. Köszönjük, hogy Jézus 
Krisztusban láthatunk téged mennyei Atyának, megtartó Úrnak. Az ő nevében 
kérjük, hallgasd meg most imádságunkat is.  

Ámen. 
 
Igehirdetés 

Egyik igehirdetésben egy idős lelkipásztortól hallottam, hogy a bárány rö-
vidlátó és ezért fontos, hogy a nyájban legyen, mert a nyáj mindig közel van a 
pásztorhoz – emlékszünk az ószövetségi pásztor megy a nyáj előtt – és ha nem 
is látják, hallhatják a hangját. Az Úr Jézus, mint a Jó pásztor hallatja a hang-
ját, ez az ő igéje, számunkra az ő Szentlelke és igéje által van jelen. Nekünk is 
életfontosságú, ha fizikailag nem is látjuk őt, de mégis tudjuk magunkat min-
dig a pásztor közelében. A történet miatt hadd mondjam így, a lelki látás, ami-
re a testileg is vak, de már meggyógyított vak ember a végén eljutott, felismer-
te Jézusban a Messiást, az Isten Fiát illetve az Emberfiát – mindkét név az ő is-
teni voltára utal – és lelkileg is látóvá vált. Jézus erről beszélt a történet végén.  

Számunkra létfontosságú, hogy lelkileg látjuk-e Jézust, azaz, merünk-e hin-
ni, merünk-e bízni benne. Ha igen, ez hogyan látszódik meg a Jézust imádó 
életben életvitellel. Az igehirdetésben erről a két gondolatról lesz szó. Hogyan 
ismertette meg magát Jézus ezzel a meggyógyult emberrel, hogy lelki látása is 
lehessen, felismerve őt. S mit jelentett, hogy ő úgy hitt, hogy az első dolga azon-
nal az volt, hogy imádta Jézust.  

Ez a történet is, mint ahogyan valamennyi történet János evangéliumában, 
része annak a fontos igazságnak, hogy mi is, mai igehallgatók, tanítványok tud-
junk és merjünk hinni Jézusban. Így szól az evangélium végén: „Sok mást jelt 
is mívelt Jézus a tanítványai előtt, amelyek nincsenek megírva ebben a könyv-
ben, ezek pedig azért irattak meg, hogy higgyétek, hogy Jézus a Krisztus, az Is-
tennek Fia és ezt hívén életetek legyen az ő nevében.” Tehát a hangsúly az Úr 
Jézus személyén van, kicsoda ő. A vak is nem csupán Jézus gondoskodását, 
gyógyító halalmát ismerte meg, hanem ennél sokkal fontosabb volt számára, 
hogy megismerte őt személyesen.  

Ez a hit. Személyes szeretetkapcsolat Jézussal, belé vetett bizalom minden 
körülmények között. Amikor életében először megismeri Jézust az ember, ezt 
szoktuk a megtérésnek nevezni, akik pedig már évtizedek óta járnak a hitben, 
az Úr szolgálatában is talán, ők is napról, napra hit által élhetik ezt meg. Ha nem 
tudunk bízni, akár lelki vakká lehetünk újra, azaz nem látjuk az Urat, és ez ki-
hat az életünkre, a körülményeinkre. Ha pedig minden körülmény között me-
rünk Jézusban bízni, akkor nem tud minket semmi sem befolyásolni abban, 
hogy lássuk az Urat annak, aki.  

Ez az ember, kiderül az egész történetből Jézust már akkor is védte, őszin-
tén beszélt róla, szenvedett is érte, amikor még nem is ismerte őt igazán. A ki-



ÉS IMÁDÁ ŐT 

3 

közösítés azt jelentette, hogy nem mehetett templomba, a zsinagógába, nem 
lehetett Izrael népe közösségében. Tehát, tulajdonképpen ezzel kizárták az élő 
Istennel való kapcsolatból is. Mindezt már akkor át kellett élnie, amikor még 
nem is ismerhette meg Jézust. Hiszen, amikor Jézustól megkérdezte, hogy „Ki 
az, Uram, hogy higgyek benne”, mást jelentett a szájából, mint amikor már 
felismeri Jézust és azt mondja: „Hiszek, Uram”.  

Miért történt mindez? Mert az Úr Jézus jött és megismertette magát vele. 
Az egész történet Jézus cselekvésével indul, azért gyógyulhat meg ez a vak em-
ber, mert meglátta őt Jézus. A látás testi, lelki értelemben sokszor szerepel a tör-
ténetben, de itt Jézus látásáról van szó. Most azt olvastuk  – a Károli-féle for-
dításban még kifejezőbb – „Meghallá Jézus, hogy kiveték azt és találkozván 
vele, monda neki: Hiszel-é az Isten Fiában”.  

A „találkozván vele” azt jelenti, hogy nem ez a hangsúlyos, hanem Jézus 
kérdése és mégis döntő, mert az ősi szó arra utal, hogy valakit megtalálni, rá-
találni, tudatosan, nem véletlenül. Azért ment oda, hogy találkozzon vele, hogy 
rátaláljon, hogy megismerhesse, hogy kicsoda ő. Ez a meggyógyult valaki Jézust 
először egy embernek nevezte, azután prófétának, majd a kiközösítés előtt azt 
mondta, hogy mindenképpen Istentől küldött kell, hogy legyen, ezért tudta őt 
meggyógyítani és a Jézussal való beszélgetés során oda jut el, hogy ez a Jézus 
nemcsak Istentől küldött, hanem maga az Isten. A Messiás, vagy Isten Fia vagy 
Emberfia kifejezések mind arra utalnak, hogy ő nem csupán ember, hanem ő 
maga Isten, az Isten küldöttje, az Egyszülött Fiú. Neki óriási kiváltságban le-
hetett része, hiszen Jézus a testi valóságában állt előtte és megkérdezte tőle, 
hogy „hiszel-e”. Ne feledjük el, hogy Jézussal sokan találkoztak testi mivoltá-
ban, és mégsem hittek benne.  

Talán mi is örülnénk annak, ha Jézus maga odaállna mindannyiunk elé kü-
lön, külön és megkérdezné, hogy hiszel-e. Vagy azt mondanánk, hogy sajnos 
még nem, vagy azt, hogy igen, Uram én hiszek évek, évtizedek óta. De az Írás-
ból tudjuk, hogy Jézus ma is valóságosan odaáll elénk mindég, amikor a Bib-
liát kinyitjuk, olvassuk, gondolkodunk róla, hallgatjuk a szavát igehirdetés-
ben. Hiszen Szentlelke és igéje által ha láthatatlanul is, de ugyanolyan valósá-
gosan, ott van az Úr jelenléte az életünkben. Ez az ő része, a mi részünk pedig 
mint a meggyógyult vaknál is: „Hiszek Uram.” Nem olyan egyszerű kimondani. 
Ez az ember is csak ennyit mondott, de aztán a folytatásból látszik, hogy na-
gyon komolyan gondolta ezt, az egész élete megváltozott.  

Most Jézus tőled és tőlem kérdezi: Hiszel-e. Akkor is ha még nem hiszünk, 
soha nem hittünk benne, templomba is jövünk, de mindig akarjuk azt tenni, 
amit ő mond, ami a hit lenne. Akkor is kérdezi, hogy hiszel-e. Ha pedig már évek 
óta hiszünk, akkor a „hiszel-e te az Isten Fiában” arra kérdez rá, hogy milyen a 
hitünk, erőtlen, gyenge, vagy erős? Merjük-e őt látni mindig elsősorban és nem 
csupán azokra a dolgokra tekintünk, amit tesz, vagy nem tesz. Akkor könnyű 
hinni, amikor minden jó és akkor pedig nem tudsz hinni, amikor dolgokra, ígé-
retekre kell várni, vagy nehezebb helyzetben vagy? Az „és imádá őt” kifejezés 
szeretné majd tisztázni, hogy mit értesz az alatt, hogy „én hiszek Uram” és kész 



ÉS IMÁDÁ ŐT 

4 

vagyok őt imádni. Itt a hangsúly most azon van, hogy az üzenetben Jézus odaáll 
elénk és tőlünk is kérdezi, hogy hiszel-e és valamit válaszolhatunk neki.  

Csak a bűnös ember tud hinni. Ha azt mondjuk, hogy „én hiszek”, akkor ez-
zel azt is elismerjük, hogy bűnös ember vagyok és az is kegyelem, ha hihetek. A 
történt végén szereplő farizeusok azért kérdeznek rá, mert ők nem hittek. Jé-
zus ezért mondta: ha vakok volnátok, akkor nem volna bűnötök, de azt mond-
játok látunk, ezért megmarad a bűnötök. Azaz, ha elismernétek, hogy szüksé-
getek van a gyógyulásra, lelkire is, a kegyelemre, akkor a bűnötöktől megsza-
badulnátok. Magamon én is azt veszem észre, hogyha nem tudok hinni, annak 
mindig az az oka, hogy valami vétek van az életemben, engedetlenség, megre-
kedek a hitben, nem élem meg a hitet. Aki pedig soha sem akart hinni Jézus-
ban, közülünk is, azért nem, mert valami mindig fontosabb Jézusnál. Amikor 
pedig felismerjük az Úr Jézusban, hogy ki ő valójában – megváltó, szabadító, 
az én megváltóm, az én megtartóm –, akkor a legelső válasz mindig az, hogy 
Uram, én hiszek.  

Miben látszódott meg a meggyógyult vaknak a hite? Mivel felismerte Jé-
zust megismerte őt, ezért az első dolga az volt, hogy leborult előtte és imádta. 
Jézus szavaiból az derül ki, hogy beszélget vele. Az egyik kifejezés, amit az új 
fordítású Bibliában így olvastam – látod is őt –, helyesebben így fordítható: 
láttad is őt. Ez az ember testileg korábban nem láthatta Jézust, hiszen akkor lett 
látó testileg, amikor megmosakodott a Siloám-tavában. Utána nem találkozott 
Jézussal, testileg nem láthatta. Ez önmagában furcsa a történetben, hogy Jé-
zus azt mondta neki, hogy láttad is őt, hiszen testileg nem látta. Ez arra utal-
hat, hogy a vak számára is elsősorban a lelki látáson van a hangsúly, láthatta 
fizikailag is Jézust, de lelkileg még inkább kellett látni, azaz megismernie őt, 
felismernie és majd hinni benne. Ez azért lehetett, mert személyesen vele volt 
és beszélt hozzá.  

A földi életünk során mi is sok mindent tapasztaltunk Jézussal kapcsolat-
ban, amikor csodákat tett, amikor segített. Ez is egyfajta átélése az Úr Jézus 
személyének, de ez még nem feltétlenül azt jelenti, hogy hiszek benne. Ez még 
csak a gondviselő Istenben való bizalom lehet legfeljebb. De amikor megismer-
tem őt, akkor már tudtam, hogy ki ő és visszamenőleg eszembe jutott, hogy már 
korábban is ő volt az, aki sok mindent tett velem.  

Tamás nem látta Jézust, nem hitt benne a feltámadáskor, de amikor meg-
jelent neki Jézus, akkor már tudott hinni benne. Jézus azt mondta neki, hogy 
mivel láttál engem, hittél, boldogok, akik nem látnak és hisznek. Tehát ez a 
vak ember és Jézus tanítványai is igazából azért tudtak hinni, mert mindig fel-
ismerték Jézusban azt, ami igazából láthatatlan volt, akkor és ott is, hogy ő ki-
csoda valójában.  

Ezért történik a folytatásban, amikor a vak felismeri Jézust, imádja őt. 
Amikor Istenként ismeri föl, a bűnös ember nem tehet mást, csakis imádhatja 
Jézust.  

Mit jelent az imádás? Más szavakat a magyar nyelvben így szoktunk hasz-
nálni, hogy hódolat, dicsőítés, magasztalás, mindenképpen annak a személy-



ÉS IMÁDÁ ŐT 

5 

nek szól, aki hatalmas, aki Isten. Általában ez a cselekvés együtt járhat azzal, 
hogy valaki térdre esik az uralkodó előtt, térdre esik Isten előtt a szó szoros ér-
telmében is. Amikor végül megszólal, elmondja Istenről, hogy kicsoda ő, az ő 
személyének a tulajdonságait kezdi sorolni. Imádságnak is mondhatnánk ezt, 
de az imádság lehet kérés, könyörgés – fájdalmasabb kérés esetén –, lehet bűn-
bánat is. Az imádság tartalma lehet hálaadás, mindazokért, amiket Istentől kap-
tunk. Amikor az imádságban az imádásról van szó, akkor csakis az Úr szemé-
lye, tulajdonságai a döntők, hogy kicsoda ő. Ezt nem abból mérjük le elsősor-
ban, hogy mit tett értünk, hanem, hogy kinek jelentette ki magát az igében.  

Ha valaki imádni akarja Istent imádságban, akkor nem tehet mást, mint-
hogy a Szentírásból megismert tulajdonságait, jellemzőit kezdi sorolni. Az imád-
ságot tehát ekkor áthatja a Szentírás kijelentése. Természetesen, amikor valami 
ajándékot kapunk és boldogok és hálásak vagyunk, azt megköszönjük. Ez is fon-
tos, de ekkor is azon kell legyen a hangsúly az imádásban, hogy ki adta azt, te-
hát nem az ajándékon, hanem az ajándékozón. Megköszönjük hálás szívvel, de 
közben azt soroljuk, hogy ki vagy te, aki mindezt adtad.  

Ez a vakember meggyógyult testileg, nagyon hálás lehetett Jézusnak, de 
még mindig nem ismerte őt. Amikor viszont megismerte, mondta, hiszek Uram 
és imádja Jézust. Azaz testi módon, testtartásával és szavaival is kifejezi, hogy 
kinek tartja Jézust.  

Hadd kérdezzem meg ilyen egyszerűen, az imádságaid mivel vannak tele? 
Lehet, hogy kéréssel, könyörgéssel, bűnbánattal, hálaadással, de vajon benne 
van-e az Úr imádása, ez van túlsúlyban? Nekem nem sokszor sikerült ez, ezért ez 
az ige nagyon bátorító volt és erősítő, bárcsak ezzel tudnám én is kezdeni min-
dig az imádságaimat. Amikor a gyülekezet közösségében énekelünk, vagy a lel-
kipásztor imádságát figyeljük és mondjuk magunkban utána – a lelkipásztor a 
gyülekezet nevében imádkozik –, akkor itt is az imádáson van a hangsúly.  

Templomba jövetelünkkor a hangsúly főleg azon szokott lenni, hogy igét 
hallgassunk, de olyan jó lenne, ha nem ezért jönnénk elsőrendűen templomba. 
Miért jövünk elsőrendűen ide? Istentiszteletre, hogy tiszteljük, imádjuk az Is-
tent. Az ő igéje is fontos, hiszen ezen keresztül tudhatjuk meg, hogy ő kicsoda 
– ez szerinte is fontos – de ennél még fontosabb, hogy elmondjuk, hogy ő kicso-
da. Lehet, hogy amikor hallgatjuk az igét, azért gyógyul a lelkünk, azért élünk 
át sok mindent, békességet, vigasztalást, örömet, mert miközben megismerjük 
őt, kicsoda ő valójában, akkor már magunkra is másképpen tudunk tekinteni. 
A Pásztor hangját hallja a bárány, ezért egészen más az élete, mert tudja, hogy 
van pásztora. Amikor Isten segítségét, szabadítását, gondoskodását éljük át, ta-
lán testileg és lelkileg egyaránt, az ő csodáit átélve, a hangsúly akkor is azon van, 
aki a csodát tette. Nem is annak örülünk igazán, ami történt, hanem aki tette.  

Gondoljunk arra, amikor mi is megismertük az Úr Jézust. Hatalmas kincs, 
amikor bűnbocsánatot kapunk, felismerjük benne, aki helyettünk halt meg a 
kereszten és él és uralkodik, de a legnagyobb öröm az, hogy ő vállalja a velem 
való közösséget. A keresztség sákramentuma azt jelenti, hogy közösséget vál-
lal velem a Mindenható Isten. Aki Jézus szabadító csodái után imádja őt, nem 



ÉS IMÁDÁ ŐT 

6 

csodálkozik azon, ami történt, hanem csodálattal hódol annak, aki által  meg-
történtek a kisebb, vagy nagyobb szabadítások. Lehet, hogy éppen térdre esve 
hódolattal.  

Kálvin Jánosról írják, hogy ő majdnem mindig térdelve imádkozott és az 
imádságai tele voltak hódolattal és imádattal. Neki nagyon nehéz élete volt, sok 
örömben is volt része Genfben, de el kellett temetnie a gyermekét, majd a fele-
ségét. A munkatársai, szolgatársai, a genfi tanács nagyon sokszor támadta őt, 
a gyülekezet gondja nem volt egyszerű számára, de ő akkor is imádságaiban 
mindég Istenével volt tele. Előfordult, hogy sírva, de imádta Istenét.  

Mi a helyzet akkor, amikor nem a jó, hanem nehéz dolgok történnek az-
zal, aki ismeri Istent. Viszonylag könnyű akkor imádni, hálaadással hódolattal 
az Urat, amikor valóban nagy csodákat élünk át, akár az élet apró dolgaiban 
is, de mi történik akkor, amikor bajok vannak és azok egymás után jönnek.  

Most olvassuk a Bibliában Jób történetét, ezért mindenképpen újra őrá 
szeretnék utalni. Jób először imádta Istent. Nemcsak akkor, amikor már is-
mét minden helyreállt, visszakapta kétszeresen mindenét, gyermekei is szü-
lettek újra, hanem abban az órában is, amikor kiderült számára, hogy minde-
nét és mindenkiét elveszítette. Amikor meghallotta a tragédiát, fölkelt a helyé-
ről, megszaggatta köntösét, leberetválta a fejét, azaz, gyászát fejezi ki, azt a 
hihetetlen tragédiát, amiben része van. Azonban a hitét, Istennel való kapcso-
latát legelőször az jellemzi, hogy a „földre esék és leborula”. Fölkelt, hogy az 
ókori szokás szerint kifejezze a gyász fájdalmát, az Istennel való kapcsolatát 
viszont úgy éli meg, hogy térdeire esik és leborul, úgy is lehetne mondani, 
hogy imádta Istent. A testtartásával is kifejezte, hogy az Urat imádja.  

Amikor ezután megszólalt, ezt mondja: „Mezítelen jöttem ki az én anyám 
méhéből és mezítelen térek oda vissza”. Ezzel kifejezi, hogy ebben a helyzet-
ben is ki ő, a bűneset utáni világban született nem vihet magával semmit, ha 
meghal senkije sem maradhat, csak az Úr. Jóbnak is volt azonban a feltáma-
dásba vetett bizalma. Ha mi meghalunk mi sem vihetünk magunkkal semmit 
és senkit. Meghalásunkkor csak az Úr marad. Jób ezt mondja ki,  ő nem halt 
meg, viszont nem maradt semmije és senkije, de az Úr akkor is marad vele.  

A tragédia, a baj szörnyű helyzetében, amikor maximálisan átérzi, hogy 
milyen szörnyűség történt vele, a hívő ember is szenved, tud sírni, de Isten 
imádást ez sem befolyásolhatja. A legnagyobb nehézség közepette is az első 
az, hogy kicsoda az Úr. Majd Jób így folytatja: „Az Úr adta, az Úr vette el, ál-
dott legyen az Úrnak neve.” A 2. részben pedig azt mondja a feleségének, aki 
nem tudja ebben a helyzetben Istent imádni és Jóbnak azt tanácsolja, hogy 
„átkozd meg az Istent és halj meg”, Jób azt feleli: „Ha már a jót elvettük Isten-
től, a rosszat nem vennénk el.” Azaz, ha mi az Úrban bíztunk és őt imádtuk, 
házaspárként is, és tele volt a szívünk az Úrral a jó dolgok idején, amikor rosz-
szak jönnek, akkor szakadjunk el az Úrtól, akkor az Úr ne legyen az Urunk?  

Ez a hitélet egyik legnehezebb kérdése, de ha valaki már megtapasztalta a 
tragikus dolog megtörténtét, és nemcsak a tragédiára nézünk, hanem az Úrra 
nézünk, akkor látjuk, hogy ő kicsoda és az ő kezéből vesszük a történteket. Jé-



ÉS IMÁDÁ ŐT 

7 

zus ugyanezt tette. Amikor a Gecsemáné kertben imádkozott, mielőtt a kérését 
elmondaná, ő is imádja az Atyát szavakkal. Az első mondata az, hogy „Atyám, 
neked minden lehetséges” és csak ezután mondja, hogyha lehet, múljék el. Meg-
vallja, hogy kicsodának tartja az Atyát: Mindenható. Jób történetéhez kapcso-
lódóan azért fontos, mert az Úr Jézus számára a rossz, rossz maradt, hiszen őt 
elhagyta az Isten a kereszten. Ez volt a mi és Jób megváltásának is az ára. Ne-
ki nem maradt Istene sem, ez volt az ítélet. Jóbnak az Úr megmaradt, ezért 
imádta az Urat. Az egész története igazolja, hogy még a barátaival való beszél-
getésében is azt hangsúlyozza, hogy kicsoda az Úr, mert ez a döntő.  

Az ige – „És imádta őt” – a vak életében már szép történet, mert már meg-
gyógyult a betegségéből, testi bajából, lelkileg is helyreállt az élete. De nem lett 
könnyű élete, hiszen a környezete kiközösítette, neki is csak Jézus maradt, va-
lószínűleg követte Jézust, mint tanítványa. Jób számára napokig, hetekig nem 
volt semmi és senki, még beteg is lett, de az Isten imádása megmaradt végig.  

Istent lehet imádni az engedelmességben. Református hitvallásunk azt 
hangsúlyozza, hogy az Istent imádó, őt dicsőítő élet a hétköznapokban az en-
gedelmesség megélése. Hiszek, ezért engedelmeskedem. Jézus is ezt tette, mint 
Fiú engedelmes volt mindhalálig, a keresztfának haláláig. Ő is mindig megkér-
dezte az Atyát, amikor feladata volt. A Gecsemáné kertben is az volt a döntő 
kérdése, hogy mi az Atya akarata, még ha ő kér is esetleg valamit.  

Az engedelmességben Ábrahám példája is beszédes, amikor az a kérdés, 
hogy Istent szereti-e jobban, mint saját gyermekét. Akkor ő is olyan módon Is-
tent imádja, hogy amikor a fia Izsák megkérdezi, hol van az áldozati állat, ak-
kor egyszerűen azt mondja, majd az Isten gondoskodik, fiam. Megvallja Iste-
nét annak, aki. A Zsidókhoz írt levélből tudjuk, hogy Ábrahám azt hitte Isten-
ről, hogy majd a halálból fogja feltámasztani a gyermekét. Ábrahám engedel-
messége azt igazolja, hogy ő Istent dicsőítő, Istent imádó életet élt és szavaival 
is ezt mondja el, akkor is, amikor egyáltalán nem mindegy, hogy mit mond. 
Hiszen a fia megkérdezte és valamit válaszolnia kellett és amit mondott az is az 
Isten imádását tükrözte.  

Ilyen értelemben szeretném hangsúlyozni, hogy a hétköznapi élet egysze-
rűbb és nagyobb dolgai, eseményei mind részei az Istent dicsőítő életnek. Jé-
zust is a megkísértésénél kenyérrel kísértette a kísértő, de ezután jött a nagyon 
nagy kísértés, egy pillanat alatt megmutatta neki az egész világot és azt mond-
ta, imádj engem és mindez a tied. Jézus is nagyon komolyan veszi azt, hogy az 
Isten imádása az Írásra épül, a Szentírásban kijelentett Úrra és azt mondja: meg 
van írva. Még Jézus is így élt, pedig ő Isten volt, de ő is ragaszkodott az Írás-
hoz, az igéhez.  

Amikor az a kérdés, hogy hiszek-e, akkor az a kérdés, ismerem-e az igét, a 
Bibliát, merek-e bízni benne, követem-e azt az Urat, akivel hit által kapcsolat-
ban lehetek. Az ő igéje és Szentlelke által ma is ugyanúgy jelen van és mun-
kálkodik. Ha nem tudom megtenni, nem tudom őt imádni, vagy nem akarom 
talán még mindég, nem akarok benne úgy hinni, mint ahogy az igében kije-
lenti magát, azt is meg lehet tenni, de akkor az Úr az ő bocsánatát, kegyelmét 



ÉS IMÁDÁ ŐT 

8 

akarja újra adni, lehet újat kezdeni az Úrral. Jézus is azt kérdezte, mi az Atya 
akarata, mi kedves neki.  

A Zsoltárok könyve 37. részéből idézek legvégül: „Gyönyörködj az Úrban 
és megadja neked szíved kéréseit!” Ez az Isten imádás egyik legszebb része. 
Van kérés, vágy, várakozás dolgokra, de az Úrban gyönyörködöm, őt csodálom, 
ő előtte hódolok és közben várom őt, várom az ő munkáját. „Hagyjad az Úrra 
a te utadat, bízzál benne, majd ő teljesíti”.  

Ez azt jelenti, hogy a bárány követi a pásztort, de amikor nem tudja kö-
vetni, akkor a pásztor fölveszi a bárányt és az ölében hordozza. Ennyire közel 
von magához Jézus bennünket, amikor nem tudunk hinni, nem tudjuk őt szol-
gálni. Annyira közel von, hogy átérezzük az ő jelenlétét, szeretetét és elkezdünk 
gyönyörködni benne újra.  

Kérjük Istentől, hogy segítsen nekünk hinni, mert ehhez is kegyelemre van 
szükségünk, segítsen nekünk abban, hogy tudjuk őt követni hűséggel, és imád-
ni őt. 

 
Imádkozzunk! 

Mennyei Atyánk, dicsőíteni és imádni akarunk téged most a gyülekezet kö-
zösségében újra. Ezért jöttünk, természetesen igédet hallgatni is és köszönjük, 
hogy az igédben is abban erősítesz minket, hogy rád tekintsünk. Köszönjük, 
hogy Jézusban láthatunk téged. Dicsőítünk mindazért, amit elvégeztél ő általa 
és ő benne. Imádunk téged hálaadással azért a sok kincsért, amellyel megaján-
dékoztál. Ha valamelyikünknek most van nehézsége, terhe, tragédiában kell 
szenvednie, kérünk Urunk, Jóbhoz hasonlóan, hadd tudja átélni azt a csodát, 
hogy rád tekint, a te békességed, isteni szereteted betölti a szívét.  

Ezzel a reménységgel szeretnénk imádkozni Urunk gyászoltó testvéreinkért 
is. A feltámadás élő reménységével áraszd ki rájuk békességedet. Urunk hadd 
tudjunk rád tekinteni akkor, amikor minden jól megy és sikeresek vagyunk és 
kérünk, segíts a nehézségek között is bízni benned. Áldunk Atyánk azért, ha kell 
a Jópásztor fölvesz bennünket. Köszönjük, hogy ennyire közel is vonsz magad-
hoz Jézus által. Kegyelmedbe ajánljuk beteg testvéreinket, kórházban levőket, 
hadd éljék át ők jelenlétedet, közelségedet. Kérünk arra Urunk, könyörülj meg 
népünkön is, annyi átok hangzik el népünk szájáról, bocsásd meg ezt nekünk. 
Kérünk adj a mi népünknek hozzád térést,. Bárcsak ők is dicsőségedre élhet-
nének. Hadd legyenek áldássá.  

Ámen. 
 
 
 


